

(\*)

雜

## 學開學效應

敦煌龙凤纹饰图录



DAKDHADO IJEDH

DUNHUANG

LONGFENG WENSHI TULU

胡同庆 王义芝 ○ 著



读者出版社



# が建た区域で国家。

#### HUALI DUNHUANG

DUNHUANG

LONGFENG WENSHI TULU

胡同庆 王义芝 章



读者出版社

#### 图书在版编目(C I P)数据

华丽敦煌:敦煌龙凤纹饰图录/胡同庆,王义芝著 . -- 兰州: 读者出版社, 2018.1 ISBN 978-7-5527-0511-9

I. ①华··· Ⅱ. ①胡··· ②王··· Ⅲ. ①纹样 -图案 -中国-图集 IV. ①J522

中国版本图书馆CIP数据核字(2017)第305354号

#### 华丽敦煌——敦煌龙凤纹饰图录

胡同庆 王义芝 著

出 版 人:王永生 责任编辑:田 园

装帧设计:马吉庆 孟孜铭

出版发行: 读者出版社

地 址: 兰州市读者大道 568 号

邮 编: 730030

电 话: 0931-8773100(编辑部)

0931-8773112(发行部)

E - mail: gsart@126.com

址: http://www.gansuart.com

印 刷: 兰州鑫泰印刷有限公司

开 本: 787毫米×1092毫米 1/16

印 张: 11.75

字 数: 160千

版 次: 2018年2月第1版

印 次: 2018年2月第1次印刷

印 数: 1~3 000 册

书 号: ISBN 978-7-5527-0511-9

定 价: 88.00元

如发现印装质量问题,影响阅读,请与印厂联系调换。

本书所有内容经作者同意授权,并许可使用。 未经同意,不得以任何形式复制转载。

## 前言

龙和凤,是我国古代传说中的神异动物,也分别是我国上 古时期人们崇拜的图腾文化。几千年来,龙凤纹饰一直是人们 喜闻乐见的艺术题材,大量出现在建筑、绘画以及各类器物中。

敦煌艺术中的龙凤图像也非常丰富,其绘制时代上自北凉,下至民国时期,绵延一千六百多年;主要分布在龛楣、华盖、藻井、边饰以及故事画、经变画和供养人画像中;纹样造型多种多样、多姿多彩,集我国古代龙凤纹饰之大成。

目前出版的许多介绍龙凤艺术的图书中,其图像资料主要来自汉以前的玉器、青铜器、汉画像石、墓葬品和明清时期的建筑、绘画、器物等,而南北朝和隋唐、五代、宋时期的图像资料相对较少。敦煌早期艺术和中晚期艺术中的龙凤图像则正好弥补了这块空白,只有加上敦煌的这些资料,才可以说是一部完整的中国龙凤纹饰图史。

本图录尽可能全面披露敦煌石窟中各个时期的龙凤图像, 以供相关专家学者和美术工作者参考。书中不作研究性的分析 探讨,对每幅图片只作简单的文字介绍。由于笔者学识有限, 对图像的介绍和描述难免会有许多谬误之处,为此敬请方家批 评指正。

本图录的图像资料搜集和整理工作,自 1985 年起,断断 续续至 2015 年,聚集了笔者整整三十年的心血,实属来之不易。



| 第一章  | 北凉时期的龙纹饰      | 1   |
|------|---------------|-----|
| 第二章  | 北魏时期的龙凤纹饰     | 4   |
| 第三章  | 西魏时期的龙凤纹饰     | 20  |
| 第四章  | 北周时期的龙凤纹饰     | 33  |
| 第五章  | 隋代时期的龙凤纹饰     | 43  |
| 第六章  | 初唐时期的龙凤纹饰     | 67  |
| 第七章  | 盛唐时期的龙凤纹饰     | 75  |
| 第八章  | 中唐时期的龙凤纹饰     | 81  |
| 第九章  | 晚唐时期的龙凤纹饰     | 92  |
| 第十章  | 五代时期的龙凤纹饰     | 10  |
| 第十一章 | 宋代时期的龙凤纹饰     | 12' |
| 第十二章 | 回鹘、西夏时期的龙凤纹饰  | 138 |
| 第十三章 | 元代时期的龙凤纹饰     | 154 |
| 第十四章 | 清代、民国时期的龙凤纹饰  | 159 |
| 第十五章 | 绢画等出土文物中的龙凤纹饰 | 164 |
|      | 参考文献          | 17  |

#### 第一章 北凉时期的龙纹饰

敦煌早期洞窟中的龙图像,一般绘塑于中心塔柱东向面龛上部龛沿(如窟内无中心塔柱的,则绘塑于西壁龛),也有少数绘塑于中心塔柱南、西、北向面或南、北壁龛。其基本构图形式为:以一龙身连接两龙头,呈口向下的半椭圆状,在上部龛沿绘塑;龙头一般对称性地位于该龛的二分之一或三分之一处。这种构图形式,大概受汉代建筑中楼檐、屋脊龙饰的影响。汉代建筑,往往就曲线部分刻成龙形。如班固《西都赋》云:"因瑰材而究奇,抗应龙之虹梁。"

最早出现在敦煌莫高窟的 龙图像,是北凉第 272 窟西壁 龛上所绘的龙首龛梁(图 1)。 龛沿中部为一半圆,两边的龙 尾以黑(变色)、红、白、绿 四色呈条带向上旋转状靠接半 圆。两侧龙首形象均为正面, 黑头(变色),绿眼,白牙, 舌是在黑底上用白线勾勒,整 个构图非常简单(图 2、图 3)。



图 1 北凉第 272 窟西壁 龙首龛梁

### 华丽 敦煌 敦煌龙凤纹饰图录





图 2 北凉第 272 窟西壁 龙首龛梁(南侧) 图 3 北凉第 272 窟西壁 龙首龛梁(北侧)

如果将北凉第272窟西龛龙首龛梁与沂南汉画像石墓中室八角擎天柱两旁 斗拱上的龙首对比,可以看到两者形象有相似之处。不同之处是前者为绘画,

后者为雕刻; 前者头上 之角已漫漶不清,后者 头上的独角、双角则很 明显。从两者的头、眼、 身(龛梁、斗拱)等基 本特征都非常相似来 看,敦煌北凉第272窟 龙图像显然受汉代中原 拱南面的龙首 风格影响无疑(图4、图5)。



图 4 沂南汉画像石墓斗



图 5 沂南汉画像石墓斗 拱北面的龙首

那么,汉文化的东西为什么会进入佛教石窟,中国人眼里至尊至上的龙在 佛教艺术中究竟扮演的是什么角色?

《山海经》中古人之注为我们了解龙图像之所以会进入佛教石窟提供了线索。如郭璞云: "《归藏郑母经》曰: '夏后启筮: 御飞龙登于天,吉。'明启亦仙也。"郝懿行云: 《太平御览》八十二卷引《史记》曰: "昔夏后启筮:乘龙以登于天,占于皋陶,皋陶曰: '吉而必同,与神交通;以身为帝,以王四乡。'"(袁珂《山海经校注》,上海古籍出版社 1980 年版,第 210 页。)一个"吉"字,道破天机。佛教石窟中绘塑仙人乘龙,"与神交通"——吉!佛(佛教)的到来,"以王四乡"——吉!

具体地说,佛教石窟中的龙图像与神有关,它是伴随着神而出现的祥瑞。据《后汉书·襄楷传》云:"龙形状不一,小大无常,故《周易》况之大人,帝王以为符瑞。"(《后汉书·襄楷传》,中华书局1965年版,第1078页。)王充《论衡》也谈及龙与神的关系:"世谓龙升天者,必谓神龙。不神,不升天;升天,神之效也。"(王充《论衡》,上海人民出版社1979年版,第93页。)

佛教进入中国初期,人们把"佛"看作是神,如《高僧传》卷9《佛图澄传》中谈到王度对石虎奏曰: "佛出西域,外国之神,功不施民,非天子诸华所应祀奉。"而石虎则曰: "朕生自边壤,……佛是戎神,正所应奉。"(《大正藏》50 册,第 383~386 页。)

在封建社会,人们有时又把"圣人""天子"作为神的化身,王充《论衡》载道: "龙,潜藏之物也,阳见于外,皇帝圣明,招拔岩穴也。瑞出必由嘉士,佑至必依吉人也。"(王充《论衡》,上海人民出版社 1979 年版,第 306 页。)因此我们还可以把佛理解为人们渴望的"圣明天子";人们渴望由"圣明天子"带来的安宁稳定、风调雨顺、五谷丰登的生活。

由此可见,龙图像之所以出现在早期佛教石窟,反映了当时人们对安宁生活的追求,对"圣明天子"的渴望;人们需要"神",欢迎或许能带来希望的新神——佛的来临。龙图像就是在这样的历史条件下,作为一种祥瑞伴随着佛(神)进入了佛教石窟。



#### 第二章 北魏时期的龙凤纹饰

敦煌莫高窟北魏时期的龙首龛梁,主要浮塑于主室中心塔柱的东向面,均 为侧面构图。其形象特征鲜明,与文献中记载非常吻合,进一步继承了汉文化 传统表现形式。

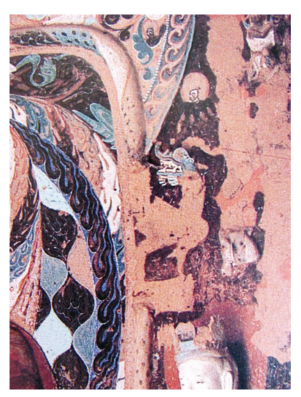


图 1 北魏第 251 窟中心塔柱东向面 龙首龛梁(北侧、残)

据《尔雅翼》载,西汉
"王符称,世俗画龙之状,
马首蛇尾;又有三停九似
之说,谓自首至膊,膊至腰,腰至尾,皆相停也。九似者:
角似鹿,头似驼,眼似兔,
项似蛇,腹似蜃,鳞似鲤,
爪似鹰,掌似虎,耳似牛"。
而佛经《善见律毗婆沙》
却说:"龙者,长身无足。"
《大毗卢遮那成佛经。"
"太王,右曰难陀,左曰
跋难陀,首上皆有七龙头,





图 3 北魏第 257 窟中心塔柱东向面 龙首 龛梁

图 2 北魏第 254 窟中心塔柱东向面 龙首龛梁

右手执刀,左手执绢 索,乘云而住。"

在敦煌早期壁画、 雕塑中,所有龙图像都 没有七龙头者,而且都 有足,这与佛经不合, 而与中国史料吻合。如 北魏251、254、257、



龙首龛梁(局部)



龙首龛梁(局部)

435 等窟中心塔柱龛梁中的龙首,几乎都有角似鹿,有头似驼,有眼似兔,有项似蛇,有鳞似鲤,有爪似鹰,有掌似虎,有耳似牛(图 1—图 4),均与王符所说相合。

敦煌早期洞窟中的龙首龛梁不仅在纵向方面受汉文化影响,在横向方面, 敦煌与同时代的麦积山、云冈、龙门等石窟中的龙首龛梁,也有互相影响的关系。 例如麦积山北魏第 133 窟中第 10 号碑以及云冈北魏第 9、22、25、30 等窟中



图 4 北魏第 435 窟中心塔柱东向面 龙首龛梁



龙首龛梁(南侧局部)



龙首龛梁(北侧局部)

所雕刻的龙首龛梁,与 敦煌北魏第251、254、 257、435等窟龙首龛梁 的构图形式基本相同, 龙首形象也非常相似 (图5—图9)。

敦煌、麦积山、云 冈等石窟的龙首龛梁之 间,也有一些相异之处。 如敦煌北魏洞窟中的龙



图 5 麦积山北魏第 133 窟 10 号碑 龙首龛梁

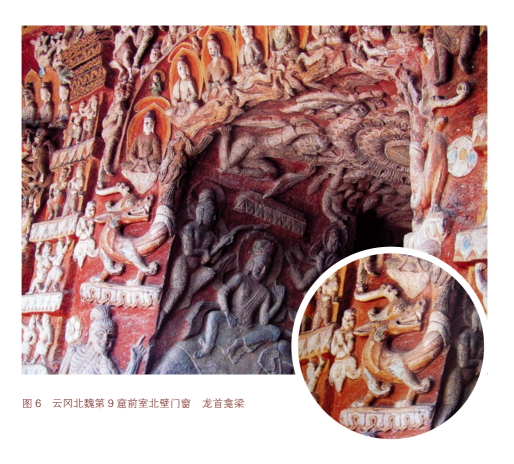






图 7 云冈北魏第 22 窟北壁 龙首龛梁





图 8 云冈北魏第 25 窟西壁 龙首龛梁

首龛梁构图形式 大致一样, 但云 冈北魏第7窟中 龛与龛之间相连 的龙首, 有雕刻 成两龙首相向状 的, 也有雕刻成 两龙首交颈相背 状的; 云冈北魏 第11 窟东壁第3 层佛龛龙首龛梁

的龛柱下有力士作双手托举状(图10);龙门莲花洞南壁佛龛龛梁两侧昂首 向上的龙首均口衔一枚莲花(图11),麦积山北魏第133窟16号碑龙首朝下 亦口衔一似莲之物(图12),这些形式在敦煌北魏洞窟中不曾见到。



龙首龛梁(特写)

北魏第257窟《须摩提女缘品》中,有

诸弟子乘各种仙禽神兽赴会,其中北壁的由西往东第四幅图绘优毗迦叶乘五百 龙飞来(画面中绘五条龙),这是敦煌石窟中最早依据佛经绘制的龙图像。

第 257 窟壁画《须摩提女缘品》中,龙的基本形象为: 龙首朝前高昂,口吐长舌,额上一对龙角弯曲,龙体修长后扬。前右足的腿呈下弧形,脚、爪呈上弧形,用力向前伸; 前后左足的腿向后,脚、爪弯曲向前伸; 后右足的腿、脚、爪呈上弧形,用力向后伸直。整个龙体呈向上的弧形,表现出在太空中向前奔腾的动感,有腾云驾雾的效果。色彩以墨线勾画出龙的形态、轮廓,龙体为蓝、绿、赭三色晕染,其中腹部为白色; 白色的龙角、龙齿尤为醒目,展示了龙的雄猛、威严的特征; 龙脚为赭色,龙爪为绿色,显示出龙的刚劲、凌厉的内在力量。

从构图来看,五条龙的形象基本相同,虽都为并列向前的奔驰状,但在大体并列之时,又灵活地将从上往下的第四条龙的龙首安排得稍后,并且还将第五条龙(最下面一条)的龙首安排得更稍后,正在乘坐者优毗迦叶之下,龙首也不是向前昂伸,而是反其方向朝后昂伸。这样,不仅使整个画面更加活跃,



图 10 云冈北魏第 11 窟东壁第 3 层佛龛 龙首龛梁





龙首龛梁(特写)

图 11 龙门莲花洞南壁佛龛 龙首龛梁

具有动感,而且让优毗 迦叶乘坐在下面两龙首 之间,具有一种重心感、 稳定感;另外使左、下、 右三面的龙角、龙爪有 比例地分布,于是又表 现出一种节奏感和具有 一定装饰意味的图案性 (图13)。



图 12 麦积山北魏第 133 窟 16 号碑 龙首龛梁

佛经中说"优毗迦叶化作五百龙皆有七头",但在基本形象和构图上,敦煌第257窟《须摩提女缘品》故事画中的龙,则是汉传统表现形式,没有绘出佛经中所说的"七头"。其图像造型与沂南汉画像石中的御车之龙形象大体相同,龙首朝前高昂,口大张(但无长舌),龙角高扬,腹部挺起作向前奔驰状。但根据经文内容的需要,又有一定的发展变化。如整个龙体呈向上弧形状,一方面是为了突出在天空中腾飞,另一方面与其他仙人乘牛、乘马、乘山、乘虎



图 13 北魏第 257 窟北壁 仙人乘龙

